
 
 

                    

 

4 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 4-18  

 

 

 

 

CONTEMPLAÇÃO E COMPROMISSO:  

A ESPIRITUALIDADE DA LIBERTAÇÃO EM GUSTAVO GUTIÉRREZ 

CONTEMPLATION AND COMMITMENT: 

THE SPIRITUALITY OF LIBERATION IN GUSTAVO GUTIÉRREZ 

Joaquim Jocélio de Sousa Costa1   

 

 

 

Recebido em: 29/05/2025 

Aprovado em: 07/07/2025 
 

Resumo  

O presente texto trata sobre a reflexão do teólogo peruano Gustavo Gutiérrez acerca da 

espiritualidade da libertação. Apresenta sua compreensão de espiritualidade a 

confrontando com diversas formas de espiritualismo, mostrando como é preciso superar 

uma visão dualista de mundo e como a espiritualidade consiste no seguimento a Jesus por 

meio da contemplação e do compromisso. Em seguida, fala da experiência do Senhor na 

realidade latino-americana e na força dos pobres como o poço do qual bebe uma 

espiritualidade libertadora. Por fim, trata de como melhor exprimir esta experiência 

espiritual, perguntando como falar de Deus a partir do sofrimento do inocente, da não-

pessoa, assumindo a linguagem da gratuidade e da profecia. 

Palavras-chave: Espiritualidade. Teologia da Libertação. Gustavo Gutiérrez. 

Abstract  

This text deals with the reflections of peruvian theologian Gustavo Gutiérrez on the 

spirituality of liberation. It presents his understanding of spirituality, comparing it with 

various forms of spiritualism, showing how it is necessary to overcome a dualistic 

worldview and how spirituality consists of following Jesus through contemplation and 

commitment. It then speaks of the experience of the Lord in the Latin American reality 

and the strength of the poor as the well from which a liberating spirituality draws. Finally, 

it deals with how to best express this spiritual experience, asking how to speak of God 

from the perspective of the suffering of the innocent, of the non-person, adopting the 

language of gratuitousness and prophecy. 

Keywords: Spirituality. Liberation Theology. Gustavo Gutiérrez. 

 

 

 

 
1 Bacharel em Filosofia pela Faculdade Católica de Fortaleza (2018) e Bacharel em Teologia pela 

Faculdade Católica de Fortaleza (2022). E-mail: joaquimjocelio@gmail.com 

doi.org /10.57147 /espacos.v33i01.925  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0009-0009-0732-3930
https://doi.org/10.57147/espacos.v33i01.925
https://doi.org/10.57147/espacos.v33i01.925


 
 

                    

 

5 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 4-18  

 

 

Introdução  

 Na história, algumas figuras se destacam por sua vida e obra, marcando um tempo 

de uma forma singular. Gustavo Gutiérrez foi uma dessas figuras, tanto pelo seu fazer 

teológico, quanto por seu testemunho de vida. Ele não foi um “teólogo de gabinete”, 

escrevendo coisas belas e precisas, mas longe da vida concreta do povo. Ao contrário, foi 

alguém profundamente engajado na realidade de seu país, o Peru, bem como de toda a 

América Latina e do mundo. Por isso foi um autêntico teólogo, porque escreveu a partir 

da vida e viveu conforme ensinou. Ele 

 

não só pertence à primeira geração dos teólogos da libertação, mas foi quem primeiro 

e melhor esboçou suas linhas e orientações fundamentais, ou, em todo caso, deu 

nome e projeção a esse movimento amplo e complexo que tem na Conferência de 

Medellín (preparação, evento, desdobramento) seu marco fundamental (AQUINO 

JÚNIOR, 2022, p. 180). 

 

Tanto que seu livro de 1971 “Teologia da Libertação: Perspectivas” 

(GUTIÉRREZ, 2000c), “além de ser um dos principais veículos de difusão dessa teologia, 

adquiriu um valor simbólico, dando nome a esse movimento teológico e se tornando como 

que seu marco teórico inicial” (AQUINO JÚNIOR, 2022, p. 180). Gutiérrez sempre 

presou por um profundo rigor teológico, sem jamais cair em elaborações abstratas 

desligadas dos apelos do Espírito na história.  

Poderíamos escrever sobre vários aspectos da teologia de Gutiérrez, tão rica e 

diversa. Optamos por um tema que, além de ser transversal em seus escritos, constitui a 

própria base do que ele entende ser o fazer teológico: a espiritualidade. Não há dúvidas 

de que  “um ponto que sempre volta com ênfase na obra de Gustavo Gutiérrez é a 

referência a espiritualidade. Nela se encontra a raiz verdadeira da teologia da libertação” 

(BOFF, 1988, p. 533). Refletir esse tema em Gutiérrez é importante não só para tornar 

conhecida sua reflexão, mas para ajudar a perceber que a teologia da libertação não é 

desprovida de espiritualidade nem a põe em segundo plano, como tantas vezes é acusada. 

Trata-se de compreender devidamente o que é espiritualidade e conhecer como ela sempre 

foi base da própria teologia da libertação, pois, para ser cristã, a espiritualidade tem que 

ser libertadora. 

A partir do pensamento de Gustavo Gutiérrez, trataremos num primeiro momento 

sobre a compreensão de espiritualidade, tanto suas distorções, quanto o que realmente a 

caracteriza. Num segundo momento, apresentaremos a base da espiritualidade, o poço de 

onde ela bebe e se nutre para ser de fato libertadora. Por fim, refletiremos a linguagem 

sobre Deus que surge de uma autêntica espiritualidade da libertação. 

 

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

6 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 4-18  

 

 

1 “Nossa metodologia é nossa espiritualidade” 

 Algo que para Gutiérrez sempre esteve claro é que não é possível separar teologia 

de espiritualidade. “Toda teologia é uma palavra sobre Deus. Em última instância, Deus 

é seu único tema”; “com efeito, mais que de saber, Deus é objeto de uma esperança que 

respeita o mistério” (GUTIÉRREZ, 2000a, p. 16.17). Sendo assim, “na perspectiva da 

teologia da libertação, afirma-se que inicialmente se deve contemplar a Deus e acolher 

sua vontade; apenas em um segundo momento se pensa a respeito dele”, isto é, “só a partir 

da prática (contemplação e compromisso) é possível elaborar um discurso autêntico e 

respeitoso sobre Deus” (GUTIÉRREZ, 2000a, p. 18). A reflexão teológica é sempre 

reflexão de ou sobre Deus, mas não em abstrato e sim como Ele é experienciado na vida 

a partir da oração e da prática de sua vontade. O pensar a fé (teologia) não está separado 

do viver a fé (espiritualidade). Veremos melhor, com Gutiérrez, como isso nem sempre 

foi entendido assim, quais as razões para isso e como compreender corretamente a 

espiritualidade para assumi-la consequentemente.  

 

1.1 Espiritualidade e espiritualismo 

 Seja para defender, seja para criticar, a espiritualidade é confundida com uma fuga 

do mundo ou aversão ao que é material (espiritual vs material), uma identificação quase 

exclusiva com momentos de oração (“manhã de espiritualidade”, “momento de mística”). 

Até pessoas e grupos profundamente comprometidos com a construção de uma sociedade 

mais justa e fraterna dizem frases como “a Igreja não pode só se preocupar com o 

espiritual, é preciso cuidar da justiça social também”. Essas posturas só confirmam uma 

compreensão do que seja espiritualidade, do que constitua algo como espiritual que, na 

verdade, poderia ser denominado muito mais como espiritualismo. Algo bem diferente de 

uma autêntica espiritualidade. Mas existem outras distorções sobre o assunto.  

Gutiérrez explica como, por muito tempo, espiritualidade foi vista tanto como algo 

para minorias que conseguem se afastar de tarefas e ritmos diárias das pessoas comuns 

(padres, freiras, monges...), como algo que está voltado apenas para a vida interior de 

cada pessoa (perspectiva individualista) (Cf. GUTIÉRREZ, 2000b, p. 24-29). Tais visões 

sobre a espiritualidade precisam ser superadas, pois a distorcem e a corrompem. A 

espiritualidade “é uma forma concreta, movida pelo Espírito, de viver o Evangelho. Uma 

maneira precisa de viver ‘diante do Senhor’ em solidariedade com todos os seres 

humanos, ‘com o Senhor’ e diante deles” (GUTIÉRREZ, 2000c, p. 260). 

Por isso também “a espiritualidade não se restringe aos aspectos chamados 

religiosos: a oração, o culto” (GUTIÉRREZ, 2000b, p. 109). Reduzir espiritualidade à 

oração, à santidade individualista de uns poucos ou ao afastamento da realidade constitui, 

na verdade, o espiritualismo. Nesse sentido, também é um equívoco achar que a teologia, 

o pensar a fé, só é espiritual quando estuda a vida dos santos, escritos sobre 

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

7 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 4-18  

 

 

a santidade ou mesmo quando se reza antes de estudar ou pregar. A ligação 

teologia e espiritualidade é muito mais radical. 

Para ajudar a entender isso, Gutiérrez recorda como os primeiros cristãos eram 

chamados de “seguidores do Caminho” (Cf. At 9,2; 19,9.23; 22,24; 24,14.22), afinal, o 

próprio Jesus disse “eu sou o caminho, a verdade e a vida” (Jo 14,6). Seguir Jesus, razão 

de ser do cristão, é seguir O Caminho. A palavra grega hodós usada nesses textos do Novo 

Testamento significa tanto caminho quanto conduta. Portanto, é não só via/estrada, mas 

modo de vida, jeito de proceder. Aqui está o ponto fundamental. O cristão não vive de 

qualquer jeito, mas segundo o jeito de Jesus. Para isso, ele deve viver segundo o Espírito, 

pois o Mestre já afirmou que “o Defensor, o Espírito Santo que o Pai enviará em meu 

nome... Vos recordará tudo o que eu vos disse” (Jo 14,26). Esse modo de vida novo, essa 

nova conduta é viver segundo o Espírito nos passos de Jesus, isso é espiritualidade. 

Por isso que “a espiritualidade precede a teologia, como primeiro ato do silêncio 

de Deus e da práxis. Além disso, a espiritualidade prolonga a teologia, conferindo-lhe 

maior consistência e evangelicidade” (LIBANIO, 2004, p. 37). Primeiro se silencia diante 

de Deus e se assume o caminho de Jesus; depois se pensa/se reflete sobre ele. “O caminho 

para ser cristão é o fundamento da direção que se toma para fazer teologia. Por isso pode-

se dizer que nossa metodologia é nossa espiritualidade (ou seja, um modo de ser cristão)” 

(GUTIÉRREZ, 2000a, p. 20). Metodologia está ligada ao caminho trilhado num estudo, 

numa reflexão. Para nós, esse caminho é antes de tudo a vida segundo o Espírito, pois 

antes de conteúdos e doutrinas, se pensa a vida cristã; por isso, com Gutiérrez, podemos 

repetir que “nossa metodologia é nossa espiritualidade”.  

De fato, “a teologia nasceu como hermenêutica da Santidade. Da Santidade do 

Pai, do Filho e do Espírito Santo manifestadas na humanidade chamada a participar dessa 

santidade” (MORO, 2016, p. 14). Pensa-se a fé a partir da sua vivência. Por isso, toda 

teologia necessariamente deve ser espiritual, se se pretende ser teologia cristã. “A 

espiritualidade não é uma província da teologia. Ela é a maneira de a teologia ser cristã” 

(MORO, 2016, p. 15). Seu ponto de partida é a vida vivida segundo o jeito do Cristo na 

força do Espírito Santo, ou seja, a santidade. 

“O ponto de partida do caminho espiritual está localizado em uma ruptura, uma 

saída” (GUTIÉRREZ, 2000b, p. 105). Desse modo, “a experiência espiritual é, assim, 

uma experiência ‘exodal’, uma experiência de saída ou de trânsito, pascal” (MORO, 

2016, p. 15). É uma saída de si para encontrar Cristo nos irmãos e irmãs, amá-los e servi-

los. Por essa razão, “o espiritualismo é uma malformação da espiritualidade que o torna 

incapaz de qualquer relação com a teologia” (MORO, 2016, p. 16), pois “a necessidade 

de evasão que o espiritualismo anseia faz com que ele procure uma saída, não a páscoa 

do próprio amor, querer e interesse, mas uma saída de qualquer situação de compromisso 

com o outro humano” (MORO, 2016, p. 17). Não é uma saída exodal, mas uma 

escapatória da missão para dentro de si e do seu mundinho imaginário onde é possível 

seguir Jesus sem viver seu amor aos irmãos e irmãs. Mas para entender e viver  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

8 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 4-18  

 

 

bem a espiritualidade, é preciso também identificar e superar aquilo que a distorce 

e corrompe. 

 

1.2 Caminhar sob o domínio do Espírito: superar os dualismos 

 Uma das razões que historicamente levaram e leva a reduzir espiritualidade ao 

espiritualismo é uma mentalidade dualista, ou seja, uma compreensão que divide a 

realidade em partes que podem estar até unidas, mas são bem diferentes; às vezes vistas 

até como opostas. Essa compreensão dualista nos vem em boa medida da cultura grega e 

sua maneira de compreender o mundo. Temos muitos dualismos mais ou menos 

relacionados (corpo vs alma; material vs espiritual; natureza vs história). Essa forma de 

ver o mundo é tão forte que atinge até nossa maneira de ler e interpretar a Escritura. Por 

isso acabamos entendendo numa visão dualista textos que, na verdade, não o são. A 

Escritura tem sua origem na cultura judaica que tinha uma visão unitária do mundo, ou 

seja, não via a realidade separada em partes independentes, mas apenas entendia que a 

mesma é formada por aspectos/dimensões distintas, mas inseparáveis e incompreensíveis 

umas sem as outras.  

Por isso, na tentativa de superar uma interpretação dualista da Escritura, Gutiérrez 

analisa, a partir dos escritos paulinos, certos termos que são usados para propagar um 

espiritualismo que nada tem a ver com espiritualidade. É verdade que Paulo escreveu suas 

cartas em grego e era um judeu que cresceu na diáspora, ou seja, fora de Israel, num 

ambiente de cultura grega. Mas “deve-se dizer que seu pensamento não se deixou 

penetrar, em profundidade, pela cultura filosófica grega. As grandes estruturas mentais 

que sustentam sua construção teológica são de matriz bíblica e judaica” (BARBAGLIO, 

1989, p. 16). Por isso, é possível dizer que “embora maneje o grego com facilidade, como 

sua língua materna, parece às vezes que ele pensa em aramaico” (HARRINGTON, 1985, 

p. 503), isto é, na língua do povo de Israel. Portanto, termos em suas cartas que são 

interpretados de forma dualista foram entendidos por Paulo de forma bem diferente, 

devido sua raiz cultural judaica. 

Um primeiro termo que pode levar a compreensões erradas sobre espiritualidade 

é o termo carne: “Os que vivem segundo a carne aspiram ao que é carnal, mas os que 

vivem segundo o Espírito, ao que é espiritual” (Rm 8,5); “a carne, de fato, tem desejos 

contrários ao Espírito, e o Espírito, contrários à carne. Eles se opõem reciprocamente, a 

fim de que não façais tudo o que desejais” (Gl 5,17). 

Carne, como explica Gutiérrez, pode ter o sentido de condição humana (ser 

pessoa), o sentido de fraqueza (fragilidade) ou o sentido de potência de morte (pecado). 

No primeiro sentido, “Trata-se do ser humano, em sua condição de criatura material, 

corporal, carnal”, isso porque “na mentalidade semita a carne é um elemento de 

solidariedade humana, de vínculo terrestre. Ser da mesma carne significa pertencer à 

mesma raça, ao mesmo povo, em última instância à mesma família humana” 

(GUTIÉRREZ, 2000b, p. 75). Podemos ver isso várias vezes nas cartas paulinas, onde o  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

9 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 4-18  

 

 

termo carne poderia ser substituído por pessoa: “nenhuma carne será justificada” 

(Gl 2,15); “a fim de que nenhuma carne se vangloriasse diante de Deus” (1Cor 1,29); “de 

fato, tendo chegado a Macedônia, nossa carne não teve repouso” (2Cor 7,5); “diante dele, 

nenhuma carne será justificada pelas obras da lei” (Rm 3,20). 

 De outro modo, “a carne exprime também aspectos da fragilidade e da mortalidade 

que marcam certa distância e diferença com relação a Deus e a seu poder”; assim 

“‘segundo a carne’ será usado no sentido de comportar-se seguindo critérios puramente 

humanos, marcados pelas ambiguidades aludidas” (GUTIÉRREZ, 2000b, p. 75.76). Por 

exemplo: “Falo humanamente, por causa da fraqueza de vossa carne” (Rm 6,19); “vede, 

irmãos, entre vós os chamados: não há muitos sábios segundo a carne” (1Cor 1,26); “... 

para que também a vida de Jesus seja manifestada em nossa carne mortal” (2Cor 4,11); 

“por uma fraqueza da carne, vos anunciei o evangelho antecipadamente” (Gl 4,13). 

Por fim, “Paulo vinculará a carne ao pecado, à lei e, definitivamente, à morte” 

(GUTIÉRREZ, 2000b, p. 76). Por isso, “depositar a confiança em Deus e agir em 

consequência é, para Paulo, ser ‘espiritual’. Entregar a vida ao que não é Deus e fazer de 

si mesmo a norma suprema de conduta é agir ‘carnalmente’, o que significa comportar-

se pecadoramente” (GUTIÉRREZ, 2000b, p. 76). Assim, é preciso entender que “a 

terminologia carnal, em Paulo, não se refere a uma parte, mas à totalidade do ser humano” 

(GUTIÉRREZ, 2000b, p. 77). Paulo chega a fazer um catálogo com algumas obras da 

carne: “imoralidade sexual, impureza, libertinagem, idolatria, feitiçaria, hostilidades, 

rivalidade, ciúme, explosões de raiva, intrigas, discórdias, divisões, invejas, bebedeiras, 

orgias e outras coisas semelhantes” (Gl 5,19-21). Como é possível observar, não são 

apenas de caráter sexual como se costuma interpretar o que “vem da carne”. Nesse 

sentido, é carnal não simplesmente o que se liga ao sexo ou mesmo o que se liga a 

diversões e atividades normais do dia a dia, mas aquilo que no dia a dia se opõe ao projeto 

de Deus. Para entender melhor isso, é preciso analisar o que Paulo chama de espiritual. 

Gutiérrez nos recorda que “o termo espírito (latim: spiritus; grego: pneuma; 

hebraico: ruah) vem dos fenômenos naturais como o vento e a respiração dos seres vivos. 

O vocábulo denota dinamismo, com um matiz de discrição e, até mesmo, de difícil 

percepção pelos sentidos, de quase invisibilidade” (GUTIÉRREZ, 2000b, p. 79). Assim 

como o termo carne, “em muitos textos de Paulo, espírito designa a pessoa humana, não 

uma parte dele, mas sua totalidade” (GUTIÉRREZ, 2000b, p. 80). Vemos isso, por 

exemplo em: “deram descanso a meu espírito e ao vosso” (1Cor 16,18), ou seja, “a mim 

e a vocês”; “não tive descanso em meu espírito, visto que não encontrei meu irmão Tito” 

(2Cor 2,13), isto é, “eu não descansei”.  

O termo espírito também pode ser entendido como o “ser humano considerado 

globalmente, visto a partir de seu dinamismo, a partir do sopro que move sua conduta. 

Por isso, espírito designa também a atitude tomada pelo ser humano, o eu e suas 

intenções” (GUTIÉRREZ, 2000b, p. 80). Como quando Paulo escreveu: “não recebestes  

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

10 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 4-18  

 

 

um espírito de escravidão voltado novamente para o medo, mas recebestes um 

espírito de adoção filial, pelo qual clamamos ‘Abba, Pai’” (Rm 8,15). Nessa linha, 

observa-se que “o dinamismo e a vida expressos na palavra ‘espírito’ se acentuam quando 

a pessoa humana é considerada sob o ponto de vista da ação de Deus sobre ela” 

(GUTIÉRREZ, 2000b, p. 80-81): “a manifestação do Espírito é dada a cada um para o 

bem comum” (1Cor 12,7). 

Gutiérrez observa que, ao profundar a análise do termo, percebe-se que, “em 

última instância, essa força de Deus é o próprio Deus. É o Espírito de Deus que habita em 

nós (Rm 8,9), é o Espírito de Cristo”, tanto que “para Paulo, essa supremacia do Espírito 

como fonte de vida é tão forte que, em muitos de seus textos, é impossível saber se o 

termo espírito designa o ser humano sob a graça ou o próprio Espírito Santo” 

(GUTIÉRREZ, 2000b, p. 83).  

Portanto, para Paulo, espiritual é quem vive segundo o Espírito e “se vivemos pelo 

Espírito, também sigamos o Espírito” (Gl 5,25), pois “todos aqueles que se deixam 

conduzir pelo Espírito de Deus são filhos de Deus” (Rm 8,14). Paulo também faz um 

catálogo dos frutos do Espírito: “amor, alegria, paz, paciência, benignidade, bondade, 

fidelidade, amabilidade, autodomínio” (Gl 5,22-23). Com isso, percebemos que ser 

espiritual, agir pelo Espírito, não é fugir do mundo, mas viver as realidades cotidianas a 

partir de Deus. Nesse sentido, um ato sexual, por exemplo, pode ser tanto carnal 

(expressão de abuso, domínio ou objetificação do outro) quanto espiritual (sinal de amor, 

doação e acolhida). Mesmo o que alguns podem chamar de oração pode ser carnal 

(intimista, alienada, com ar de superioridade) ou, como deve ser, pode ser espiritual 

(aberta, comprometida, transformadora). Nesse sentido, “entre a morte e a vida, entre a 

carne e o espírito, urge tomar uma decisão”, contudo, tal “escolha não se faz entre o corpo 

e a alma, opção alheia a Paulo, que não estabelece uma oposição filosófica, mas religiosa, 

entre carne e espírito. Trata-se da pessoa humana vista em sua integridade” 

(GUTIÉRREZ, 2000b, p. 90). 

 

1.3 Espiritualidade como caminho no seguimento de Jesus Cristo 

Se entendemos que espiritualidade é viver segundo o Espírito, portanto, é um 

modo de vida que toca a todas as pessoas e todas as dimensões da vida; é preciso destacar 

que o Espírito que nos guia é o Espírito de Jesus. Portanto, Aquele que recorda/atualiza 

tudo que Jesus disse (Cf. Jo 14,26). Assim, espiritualidade, explica nosso teólogo, “é um 

caminhar em liberdade segundo o Espírito de amor e de vida. Essa caminhada tem seu 

ponto de partida em um encontro com o Senhor. Dá-se aí uma experiência espiritual que 

faz essa liberdade brotar e lhe dá sentido. O encontro é marcado pela iniciativa divina” 

(GUTIÉRREZ, 2000b, p. 50).  

Sem esse encontro com o Senhor, não há espiritualidade e menos ainda teologia. 

“O grande princípio hermenêutico da fé, e, portanto, de todo discurso teológico, é Jesus 

Cristo”, pois “o seguimento de Jesus define o cristão” (GUTIÉRREZ, 2000a, p. 18.21).  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

11 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 4-18  

 

 

Espiritualidade é entendida também em termos de seguimento de Jesus, pois o 

Espírito busca fazer em nós o que fez na vida de Jesus. Quanto mais estivermos no 

caminho do Mestre de Nazaré, quanto mais parecidos formos com Jesus, mais espirituais 

seremos. 

“De fato, toda a teologia dos primeiros séculos apresentou-se como uma teologia 

chamada ‘espiritual’, isto é, uma reflexão feita em função do seguimento do Senhor” 

(GUTIÉRREZ, 2000b, p. 52). É uma teologia a partir do seguimento e para o seguimento 

de Jesus. O Mestre é sempre a referência. Não pode ser cristã uma teologia que não parta 

do seguimento do Cristo na força do Espírito. Nem o é uma teologia que não ajude a 

crescer nesse seguimento. Não se faz teologia simplesmente para produzir mais 

conhecimento, encher bibliotecas ou fazer sermões, mas para nos tornarmos mais 

parecidos com o Senhor. “Uma reflexão que não ajude a viver segundo o Espírito não é 

uma teologia cristã. Toda autêntica teologia é uma teologia espiritual. Isso não elimina 

seu caráter rigoroso e científico. Situa-o” (GUTIÉRREZ, 2000b, p. 52). 

Por isso, faz parte da vida espiritual o aspecto da conversão permanente. Isto é, a 

constante busca de transformação para que sejamos cada vez mais parecidos com Jesus. 

Se trata de entender que “se, pois, morremos com Cristo, cremos que também viveremos 

com ele” (Rm 6,8). Ou seja, é preciso deixar morrer em nós aquilo que não é bom para 

podermos ressuscitar pessoas novas em Cristo. “A conversão evangélica é, de fato, a 

pedra de toque de toda espiritualidade. Conversão significa radical transformação de nós 

mesmos; significa pensar, sentir e viver como Cristo presente no ser humano despojado e 

alienado” (GUTIÉRREZ, 2000c, p. 261).  

Espiritualidade é ter os mesmos sentimentos de Jesus (Cf. Fl 2,5; Rm 15,5), é 

permanecer em seu amor (Cf. Jo 15,9), pois o que identifica um seguidor, uma seguidora 

de Jesus é a capacidade de se amarem como Jesus amou (Cf. Jo 13,34-35); é se deixar 

guiar pelo Espírito para evangelizar os pobres e libertar os oprimidos como aconteceu 

com Jesus (Cf. Lc 4,18-19). Porém, é importante insistir que, neste caminho, o primeiro 

passo não é o discurso/a reflexão, mas o silêncio diante de Deus, ouvindo sua voz e 

acolhendo seu amor. 

 

1.4 Contemplação e compromisso 

Há quem diga que a teologia da libertação não tem espiritualidade porque a 

acusam de não rezar. Nesse caso, nem conhecem as profundas experiências de oração das 

quais bebe essa corrente teológica nem entendem devidamente o que é espiritualidade, 

pois a identificam sem mais com oração. Outra tendência equivocada acha que, mesmo 

para os cristãos, as lutas por justiça dispensam momentos de oração, pois “a vida já é 

oração”. O caminho não é esse, pois “estamos convencidos de que sem louvores a Deus, 

sem ação de graças por seu amor, sem oração, não existe vida cristã” (GUTIÉRREZ, 

2000a, p. 25). A oração é indispensável para se viver segundo o Espírito. “A 

espiritualidade é mais do que oração somente. De nossa oração, porém,  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

12 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 4-18  

 

 

dependerá fundamentalmente nossa espiritualidade: Para que Deus oramos? A 

serviço de que causa oramos? Como costumamos orar? Quanta oração fazemos?” 

(CASALDÁLIGA, 2008, p. 36). 

Pode-se dizer que “a oração é uma experiência de gratuidade. Esse ato ‘ocioso’ 

esse tempo ‘desperdiçado’ lembra-nos que o Senhor está além das categorias do útil e do 

inútil” (GUTIÉRREZ, 2000c, p. 262). Por isso, antes de qualquer discurso teológico, é 

preciso ouvir o Senhor. “Antes de se falar sobre Deus faz-se mister falar a Deus. Antes 

do falar que é próprio da teologia está o silenciar que é próprio da contemplação e da 

prática” (BOFF, 1988, p. 534). E aqui está a espiritualidade: contemplação e prática. É 

preciso silenciar diante de Deus, ter a humildade de reconhecer que não podemos abarcar 

todo o mistério. Contudo, “este silêncio não é o silêncio dos olhos fechados como em 

certas místicas antigas e modernas, mas é a mística dos olhos abertos sobre a realidade, 

mística dos ouvidos atentos ao grito do oprimido e às interpelações de Deus, vindas da 

história e do sofrimento inocente” (BOFF, 1988, p. 534). Por isso, o silêncio da oração 

deve nos levar a estar em sintonia e comunhão com a realidade onde estamos inseridos, 

de modo que os irmãos e irmãs, especialmente os pobres e oprimidos, não estejam longe 

de nós. 

Nesse sentido, “o outro silêncio é o da prática. Aqui falam as mãos mais que os 

lábios” (BOFF, 1988, p. 534). Portanto, “contemplação e prática se alimentam 

mutuamente, ambas constituem o momento do silêncio de Deus. Na oração se permanece 

mudo, simplesmente nos situamos diante do Senhor”, já na prática, “em certo sentido, 

também se cala; porque no compromisso, no trabalho diário, não estamos falando de Deus 

todo o tempo; certo é que vivemos dEle, mas não discorrendo sobre Ele” (GUTIÉRREZ, 

2014, p. 17). Por isso, na contemplação e ação vivemos nossa espiritualidade. É na oração 

sincera que nos colocamos a disposição do Senhor para ouvir sua Palavra e viver sua 

vontade. A espiritualidade não é apenas oração, mas sem oração não há espiritualidade 

cristã. Sem ouvir o Senhor e elevar a Ele os louvores por seu amor na libertação dos 

pobres, não há espiritualidade. Contemplando agimos segundo o Espírito e só então 

refletimos e discursamos.  

 

2 Beber do próprio poço 

 Depois de compreender o que é a espiritualidade cristã, é preciso mergulhar nas 

suas fontes, ou seja, o que alimenta, sustenta, nutre a vida segundo o Espírito. Para isso, 

Gustavo Gutiérrez toma a expressão de São Bernardo de Claraval “beber do próprio poço” 

para falar da fonte de espiritualidade na América Latina: “Inseridos no processo de 

libertação do povo latino-americano, vivemos o dom da fé, a esperança e a caridade que 

nos fazem discípulos do Senhor. Essa experiência é o nosso poço”; e explica que “a água 

que dele brota nos purifica continuamente, faz-nos eliminar inércias e rugas do nosso 

modo de ser cristão e, simultaneamente, fornece o elemento vital necessário para fertilizar 

novas terras” (GUTIÉRREZ, 2000b, p. 15). Portanto, é na própria realidade de  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

13 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 4-18  

 

 

luta do povo latino-americano que encontramos o Senhor, é nessa realidade que o 

seguimos e nesse seguimento encarnado está a fonte para vivermos segundo o Espírito. 

Marca maior dessa realidade é a força dos pobres que crescem na consciência dos seus 

direitos e lutam por justiça. Neles reconhecemos o próprio Senhor sofredor (Cf. Mt 25,31-

46). 

 

2.1 A realidade latino-americana  

Já dissemos que a espiritualidade começa com um encontro decisivo com o 

Senhor. Mas ao Senhor não encontramos de qualquer jeito ou em qualquer situação. 

“Gutiérrez está profundamente convencido de que as raízes da teologia da libertação, 

como detalhamos acima, se encontram num encontro forte e decisivo com o Senhor nas 

grandes coletividades oprimidas” (BOFF, 1988, p. 542). A espiritualidade, portanto, para 

ser cristã, tem que ser uma espiritualidade libertadora, que esteja comprometida em 

enfrentar o pecado que desfigura o ser humano, que causa injustiça e desigualdade. Para 

ser seguimento de Jesus na força do Espírito, a espiritualidade deve nos mover a enfrentar 

os poderosos como fez Jesus, a ficar do lado dos pobres, a proclamar sua libertação, a 

fazer a vontade de Deus acontecer no mundo, isto é, seu Reino. 

Para entendermos isso, que a experiência com o Senhor na realidade de opressão 

e injustiça que se vive na América Latina é o poço a partir do qual bebe nossa 

espiritualidade, é preciso superar outro dualismo tão enraizado na teologia cristã e tão 

criticado por Gutiérrez. Trata-se da dupla compreensão da história: existe a história da 

salvação onde Deus age (história sagrada) e a história comum (história profana) onde se 

insere a humanidade. Nessa visão dualista, é impossível pensar a realidade sofrida do 

povo como fonte de espiritualidade, pois esta estaria ligada a coisas sagradas e a vida 

cotidiana não é tida como sagrada, e sim profana. Nosso teólogo defende veementemente 

que “não há duas histórias, uma profana e outra sagrada, ‘justapostas’ ou ‘estreitamente 

unidas’, mas um só devir humano assumido irreversivelmente por Cristo, Senhor da 

história” (GUTIÉRREZ, 2000c, p. 204).  

Há uma só história onde Deus age. Nela, há expressões de acolhida da vontade do 

Senhor, ou seja, sinais da graça de Deus; e há expressões de recusa e até oposição a sua 

vontade, ou seja, sinais de pecado. Mas há uma única história. Nesse sentido, o 

“crescimento do Reino é um processo que se dá historicamente na libertação... Porém não 

se esgota nela”, assim como “o fato histórico, político, libertador é crescimento do Reino, 

é acontecer salvífico, mas não é a chegada do Reino, nem toda a salvação” 

(GUTIÉRREZ, 2000c, p. 237). Essas delimitações do autor são muito importantes para 

não se cair em mal entendidos que geraram tantas confusões. Nenhuma realidade desse 

mundo, por melhor que seja, se identifica sem mais com o Reino. Contudo, em algumas 

realidades, podem haver sim sinais do Reino. Até porque, “não qualquer acontecimento 

histórico (progresso/desenvolvimento) é acontecimento salvífico, mas somente aqueles 

que levam à libertação e à comunhão” (AQUINO JÚNIOR, 2022, p. 193).  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

14 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 4-18  

 

 

Por isso, são infundadas as acusações que alguns lançam contra Gustavo Gutiérrez 

de que sua teologia reduz o Reino à realidade desse mundo ou sacraliza de tal modo o 

mundo que não vê nele realidades negativas e de pecado. Tais acusações não se sustentam.  

 

Primeiro, porque ele nunca reduziu a salvação às suas realizações históricas: dá-se 

na história, mas não se esgota nela. Segundo, porque não qualquer acontecimento 

histórico é sinal de salvação; o pecado é uma realidade muito mais presente e 

poderosa do que parece. Terceiro, porque a salvação, como libertação, sendo tarefa 

humana, é antes de tudo, dom gratuito de Deus em Cristo e no seu Espírito (AQUINO 

JÚNIOR, 2022, p. 193-194). 

 

 Tendo entendido isso, é preciso destacar que, nesse caminho de seguimento a 

Jesus Cristo em meio a realidade de luta latino-americana, nesta vida segundo o Espírito, 

ocupam lugar fundamental os pobres. Uma espiritualidade libertadora se entende a partir 

da experiência com o Senhor na luta dos pobres nos diversos processos de libertação. 

 

2.2 A força dos pobres 

 Para Gustavo Gutiérrez, a opção preferencial pelos pobres “é também, e em 

primeiro lugar, uma caminhada espiritual no sentido forte da expressão... Se não se 

alcança esse nível de espiritualidade, o do seguimento de Jesus... não se percebe o alcance 

e a fecundidade de tal opção” (GUTIÉRREZ, 1998, p. 16). Isso porque o caminho de 

Jesus foi marcado pelos pobres.  

Jesus nasceu numa pobre manjedoura, teve pobres pastores como visitantes; 

cresceu na periferia de Nazaré na Galileia, conviveu com grupos excluídos, chamou 

simples pescadores para ser seus discípulos, anunciou o Reino que é dos pobres (Cf. Lc 

6,20; Mt 5,3); identificou-se com eles (Cf. Mt 25,31-46) e ainda afirmou que a 

participação no Reino depende do que fizermos aos sofredores caídos no caminho (Cf. 

Lc 10,25-37). Desse modo, se espiritualidade é seguimento de Jesus e o caminho de Jesus 

esteve intimamente ligado aos pobres, a verdadeira espiritualidade cristã só é libertadora 

se partir dos pobres. 

Como lembra nosso teólogo, “ser pobre é também uma maneira de sentir e de 

conhecer, de raciocinar, de fazer amigos, de amar, de crer, de sofrer, de celebrar e de orar” 

(GUTIÉRREZ, 2000a, p. 25). Nos pobres, o Senhor se dá a nós de um modo especial. 

Deus quis que os mistérios do Reino fossem escondidos aos sábios e entendidos e fossem 

revelados aos simples (Cf. Mt 11,25-26; Lc 10,21). Desse modo, a espiritualidade cristã 

não se entende sem nos colocarmos também como aprendizes dos pobres, pois ao 

contrário do que geralmente se pensa, eles têm muito a nos ensinar. Seu  

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

15 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 4-18  

 

 

modo de organização social enfrentando tantos projetos de morte, sua resiliência 

em meio aos desafios; sua alegria diante da dor... Tudo isso é fonte espiritual para nós.  

Contudo, Gutiérrez não deixa de chamar atenção para uma triste contradição em 

nosso continente: “o povo pobre que irrompe em nossa história é ao mesmo tempo 

oprimido e cristão... São dois aspectos, opressão e cristianismo, de um único povo. Isso 

significa que não se pode, como alguns pretendem, levar em conta um aspecto sem 

relacioná-lo com outro”, isso porque “o caráter cristão do povo latino-americano está 

marcado pela condição de opressão em que vive” (GUTIÉRREZ, 2000a, p. 23). 

 Como pode um continente majoritariamente cristão ser ao mesmo tempo marcado 

por tanta injustiça, desigualdade e opressão? Se nesta realidade vivemos a fé, a esperança 

e a caridade, ou seja, o seguimento de Jesus Cristo, caminhando com os pobres e 

envolvidos no seu processo de libertação... Como falar de Deus a partir desse chão? Se a 

teologia é um ato segundo, vem depois da experiência espiritual e ao mesmo tempo 

conduz a ela, que reflexão podemos fazer que seja consequente com uma espiritualidade 

da libertação?  

 

3 Falar de Deus a partir do sofrimento do inocente 

 Esse é para Gustavo Gutiérrez o ponto mais importante quando se trata da 

elaboração do discurso teológico. Na Europa, depois de tantas revoluções e do avanço do 

pensamento moderno, até de certo racionalismo, a pergunta que preocupava os teólogos 

era “como falar de Deus num mundo que se tornou adulto?” ou “como falar de Deus para 

o não-crente?”. Partindo da realidade de sofrimento e resistência na América Latina e em 

outros lugares do mundo, Gutiérrez entende que a pergunta é outra. É como falar de Deus 

olhando a vida das vítimas, dos oprimidos, dos inocentes. Embora essa perspectiva 

perpasse toda sua teologia, ele a desenvolveu melhor na obra “Falar de Deus a partir do 

sofrimento do inocente” (GUTIÉRREZ, 2014); uma reflexão que faz estudando e 

comentando o livro de Jó. Em tal obra, não há uma explicação para o sofrimento, mas um 

novo olhar para o mesmo, rompendo uma fé individualista e interesseira e se abrindo à 

profecia e à gratuidade. 

 

3.1 Falar de Deus a partir da não-pessoa 

O problema na América Latina não é o ateísmo ou a falta de religiosidade, tão 

presente na Europa. Nosso continente é profundamente religioso. O problema, como já 

esboçado no final do tópico anterior, é que em nossa terra convive a profunda 

religiosidade com a profunda opressão. E isso não está certo. “Em um continente como a 

América Latina, entretanto, o desafio não vem em primeiro lugar do não-crente, e sim da 

‘não-pessoa’”, em outras palavras, “daquele que não é reconhecido como pessoa pela 

ordem social existente: o pobre, o explorado, aquele que é sistemática e legalmente 

despojado de sua estatura humana, aquele que mal sabe que é um ser humano”  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

16 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 4-18  

 

 

(GUTIÉRREZ, 2000a, p. 22). Assim, a linguagem teológica tem que se preocupar 

não em expressar a fé diante de quem não crê em Deus, mas diante de quem não é 

considerado gente, de quem é pisado diariamente, inclusive por tantos que também se 

dizem crentes no mesmo Deus (ou será num deus diferente?). Por isso é crucial nos 

perguntarmos: 

 

De que maneira falar de um Deus que se revela como amor em uma realidade 

marcada pela pobreza e pela opressão? Como falar do Deus da vida a pessoas que 

sofrem uma morte prematura e injusta? Como reconhecer o dom gratuito de seu amor 

e de sua justiça a partir do sofrimento do inocente? Com que linguagem dizer aos 

que não são considerados pessoas que são filhas e filhos de Deus? Estas são as 

interrogações fontais da teologia que surge na América Latina, e sem dúvida também 

em outros lugares do mundo em que se vivem situações semelhantes (GUTIÉRREZ, 

2014, p. 19). 

 

A linguagem sobre Deus deve buscar responder ao anseio por vida que o povo 

tem, ela precisa se dar a partir dos oprimidos e em vista da libertação. A reflexão sobre a 

fé e a vida segundo o Espírito de Jesus estão intimamente unidas. Logo, a reflexão a partir 

da ação libertadora de Jesus deve ser igualmente libertadora. Por isso, a espiritualidade 

da libertação é a base de uma teologia da libertação. Isso significa que a fé pensada deve 

partir da vida desse povo sofrido e ser resposta/remédio para ela. 

O lugar do teólogo é no meio do povo, sentindo suas dores, encarando a realidade 

como ela é, sem a maquiar. A partir da sua espiritualidade, da vivência do seguimento em 

meio às lutas e dores do povo, o teólogo pensa a fé e com sua reflexão pode oferecer 

resposta, bálsamos, remédios que busquem curar. É para transformar o mundo, para fazer 

a vontade de Deus acontecer (seu reinado) que se faz teologia.  

 

3.2 Cantar e libertar: gratuidade e profecia 

 Ao analisar o livro de Jó, Gustavo Gutiérrez nos ajuda a perceber como as 

respostas dos amigos de Jó ao sofrimento do amigo estavam condicionadas por uma 

religiosidade interesseira que compreendia a ação de Deus como prêmio para os bons e 

castigo para os maus. Nessa concepção, se Jó estava sofrendo, ele não era inocente, só 

poderia ter cometido algum pecado. Jó não acredita nisso e defende até o fim sua 

inocência. Mas Jó também não tinha entendido ainda a gratuidade. Ele só aceitaria a Deus, 

caso Ele o livrasse do sofrimento. Além disso, estava fechado em si mesmo e não pensava 

em mais ninguém. 

 Ao longo do livro, Jó vai percebendo que precisa olhar além do seu próprio 

sofrimento, que era preciso enxergar os irmãos e irmãs, especialmente os pobres. Depois 

do seu diálogo com Deus (Jó 38-42), Jó se cala diante do Senhor e aprende o caminho da 

gratuidade. Não compreende a complexidade da criação, mas põe sua  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

17 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 4-18  

 

 

confiança em Deus. Eis o nosso caminho hoje. “Trata-se de falar de Deus, como no livro 

de Jó, a partir do sofrimento do inocente”, ou seja, com contemplação e profecia. “A 

linguagem da contemplação reconhece que tudo vem do amor gratuito do Pai. A 

linguagem da profecia denuncia a situação – e suas causas estruturais – de injustiça e 

espoliação em que vivem os pobres da América Latina” (GUTIÉRREZ, 2000a, p. 31). 

 Aprendemos essas duas linguagens sobre Deus no livro de Jó: gratuidade e 

profecia. A gratuidade é o louvor, a oração que rendemos a Deus por tantas maravilhas 

que Ele nos fez, por sempre nos acompanhar nas lutas e nos fortalecer. Agradecer não 

porque as coisas aconteceram como queríamos, mas porque Deus é sempre bom. Por isso, 

“além da conversão, outro traço dessa espiritualidade é a gratuidade, no sentido de que a 

comunhão com o Senhor e com os outros é um dom de Deus. Isto não é um apelo à 

passividade, mas a uma atitude vigilante” (LIBANIO, 2004, p. 38). Ligada a gratuidade, 

está a profecia. A busca por superar o egoísmo e olhar para além dos próprios problemas. 

É o compromisso de transformar o mundo, denunciando o que nega a vontade de Deus, 

anunciando sua vontade, consolando os tristes e desesperançados.  

Gutiérrez traduz essas duas linguagens também em termos de “cantar” e 

“libertar”: louvor/festa/celebração expressando a gratuidade diante de Deus e a 

libertação/compromisso/justiça como sinal da profecia. “Cantar e libertar, ação de graças 

pela libertação do pobre. Contemplar e praticar, gratuidade e justiça. Se trata de um tema 

central na bíblia (Cf. salmos 69,34-35 e 109,30-31)” (GUTIÉRREZ, 2014, p. 207). 

Partindo da Escritura, lembra que, para nossa espiritualidade, é essencial a dimensão da 

alegria, da festa. Mas não qualquer uma. “Nossa alegria é pascal, garantida pelo Espírito 

(Gl 5,22; 1Tm 1,6; Rm 14,17), passa pelo conflito com os grandes deste mundo e pela 

cruz para chegar à vida”, justamente “por isso a celebramos no presente recordando a 

páscoa do Senhor. Recordar Cristo é crer nele. E essa celebração é uma festa (Ap 19,7)” 

(GUTIÉRREZ, 2000c, p. 264). Cantar e libertar, celebrar e transformar, contemplar e se 

comprometer. A espiritualidade, a santidade passam por aqui.  

 

Considerações finais 

 

 É sempre um desafio escrever sobre o pensamento de alguém tão marcante como 

Gustavo Gutiérrez. Mais ainda sobre um tema tão crucial para ele como a espiritualidade. 

Não foi nossa pretensão, neste trabalho, fazer uma apresentação profunda e sistemática 

de sua reflexão sobre espiritualidade. Mas apenas expor alguns pontos mais relevantes de 

tão necessária reflexão. Após compreendermos como Gutiérrez nos apresenta a 

espiritualidade, procuramos apresentar o poço de onde ela bebe e se nutre e qual a 

linguagem que melhor pode expressá-la.  

 Percebemos o quão desafiante e necessária é uma espiritualidade da libertação; e 

como a teologia da libertação não se entende sem a espiritualidade. Gutiérrez não cai em 

reducionismos nem em radicalismos. A espiritualidade começa no encontro com o  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

18 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 4-18  

 

 

Senhor, contemplando o mistério e assumindo-o na vida. Só depois é possível uma 

palavra que, por sua vez, sempre deverá ser humilde e voltada para o seguimento do 

Senhor. A teologia parte da espiritualidade e volta a ela. A razão de ser da teologia é nos 

ajudar a viver segundo o Espírito de Jesus, a amar como ele amou, a viver como ele viveu, 

nos comprometendo com os processos de libertação, caminhando com os pobres.  

 Gustavo Gutiérrez era tão consciente disso que chegou a expressar que sua maior 

preocupação era antes com a vida do seu povo do que com a continuação de sua teologia: 

“devo confessar que estou menos preocupado com o interesse ou a sobrevivência da 

teologia da libertação do que com os sofrimentos e esperanças do povo a que pertenço, e 

especialmente com a comunicação da experiência e da mensagem de salvação de Jesus 

Cristo” (GUTIÉRREZ, 1998, p. 66). Aprendamos, pois, com o testemunho desse grande 

teólogo, pastor e profeta do Reino. Que possamos viver uma autêntica espiritualidade da 

libertação, seguindo Jesus na força do Espírito na construção de um mundo mais justo e 

fraterno, sinal do Reino de Deus. 

 

Referências bibliográficas  

A BÍBLIA. São Paulo: Paulinas, 2023. 

AQUINO JÚNIOR, F. “Libertação e salvação”: Revisitando “Teologia da Libertação” de 

Gustavo Gutiérrez 50 anos depois. Perspectiva Teológica. Belo Horizonte, v. 54, n. 1, p. 

179-197, Jan/Abr., 2022. 

BARBAGLIO, G. As cartas de Paulo I. Trad. José Maria de Almeida. São Paulo: Loyola, 

1989. (Coleção Bíblica Loyola) 

BOFF, L. A originalidade da teologia de Gustavo Gutiérrez. Revista Eclesiástica 

Brasileira, Petrópolis, n. 191, p. 531-543, 1988. 

CASALDÁLIGA, P. Nossa espiritualidade. 4ª Ed. São Paulo: Paulus, 2008. 

GUTIÉRREZ, G. A verdade vos libertará: Confrontos. Trad. Gilmar S. Ribeiro. São 

Paulo: Edições Loyola, 2000a. 

GUTIÉRREZ, G. Beber em seu próprio poço: Itinerário espiritual de um povo. Trad. 

Yvone M. C. T. da Silva. São Paulo: Edições Loyola, 2000b.  

GUTIÉRREZ, G. Hablar de Dios desde el sufrimiento del inocente: Una reflexión sobre 

el libro de Job. Lima: Instituto Bartolomé de Las Casas; Centro de Estudios y 

Publicaciones, 2014.  

GUTIÉRREZ, G. Onde dormirão os pobres? Trad. Maria S. Gonçalves. São Paulo: 

Paulus, 1998.  

GUTIÉRREZ, G. Teologia da Libertação: Perspectivas. Trad. Yvone M. C. T. da Silva e 

Marcos Marcionilo. São Paulo: Edições Loyola, 2000c. 

HARRINGTON, W. J. Chave para a bíblia: A revelação, a promessa, a realização. Trad. 

Josué Xavier e Alexandre Macintyre. São Paulo: Paulus, 1985. 

LIBANIO, J. B. Gustavo Gutiérrez. Trad. Silvia D. C. Reis. São Paulo: Edições Loyola, 

2004. (Coleção Teólogos do Século XX) 

MORO, U. V. “Padecer e saber”. Perspectiva Teológica. Belo Horizonte, v. 48, Sup. 1, p. 

13-17, Jan./Abr. 2016.  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

